
1

Lettre pastorale de Carême
18 février 2026

L’évangélisation : qui, que, quoi, dont, où ?
Jean-Pierre Delville, évêque de Liège

Chers Frères et Sœurs,
Je voudrais pour cette lettre pastorale de carême orienter notre regard vers la mission,

comme nous le recommande la démarche synodale, initiée par le pape François et reprise par
le pape Léon. Cette démarche recommande la synodalité ou la participation des fidèles, en
vue de la mission et de l’évangélisation. La mission doit donc être le fruit de la synodalité. Ce
thème de l’évangélisation a été travaillé en Conseil épiscopal1 et dans les services de la curie
diocésaine depuis un an2. J’en donne des échos ici, sachant que l’évangélisation est très
différente suivant qu’on est engagé comme catéchiste, comme membre d’une fabrique
d’église, comme aumônier de prison, comme parent, comme jeune,… J’invite chacun à
s’approprier ce thème de l’évangélisation d’une façon nouvelle. Les éléments que j’apporte
ont été regroupés suivant la logique développée par le pape saint Paul VI dans sa grande
exhortation apostolique sur l’évangélisation, Evangelii nuntiandi3 (Annoncer l’évangile), dont
nous venons de fêter les cinquante ans. Le pape précise qui évangélise, qui est évangélisé, en
quoi consiste l’évangélisation, quel est son contenu, où et comment elle se déroule et quel est
l’Esprit dont elle procède, en somme le « qui, que, quoi, dont, où ? » de l’évangélisation. Ces
thèmes ont été repris par le pape saint Jean-Paul II, dans son encyclique Redemptoris missio
(1990)4, et par le pape François, dans son exhortation apostolique Evangelii gaudium (2013)5.

1 Henri DERROITTE, Travail autour de la transmission de la foi dans le diocèse de Liège, 23-24 juin
2025.
2 Jean-Pierre DELVILLE, Florilège de synodalité et de mission, Liège, 16 septembre 2025. Cf. aussi
Jean-Pierre DELVILLE, Perspectives pour la communication de la foi, dans François-Xavier JACQUES et
Marcel VILLERS (éd.), L’appel missionnaire. Prêtres et volontaires liégeois. Hier, aujourd’hui, demain,
Liège, 2022, p. 175-187.
3 PAULVI, Evangelii nuntiandi, Rome, 1975 (= EN).
4 JEAN-PAUL II, Redemptoris missio: sur la valeur permanente du précepte missionnaire, Rome, 1990,
15.
5 FRANÇOIS, Evangelii gaudium. Sur l’annonce de l’évangile dans le monde d’aujourd’hui, Introduction



2

La conversion

Le carême nous invite à commencer par nous évangéliser nous-mêmes, par vivre une
conversion intérieure. C’est spécialement vrai pour le mercredi des cendres, qui nous invite à
la prière, au jeûne et à l’aumône. C’est ce que nous montrent les grands évangiles des
dimanches de carême, qui ont été choisis depuis des siècles pour éclairer la démarche des
catéchumènes dans la préparation de leur baptême et des autres sacrements d’initiation
chrétienne, à Pâques. La tentation de Jésus au désert débouche sur sa victoire sur le mal et sur
sa mission (1er dimanche, Mt 4,1-11). La transfiguration de Jésus change le regard des
disciples sur lui : ils découvrent à la fois sa divinité et son humanité, qui débouchera sur la
passion (2e dimanche, Mt 17,1-9). La femme samaritaine qui rencontre Jésus au puits de
Jacob découvre le cœur aimant de Jésus et se convertit à une vie nouvelle, au point qu’elle
commence à évangéliser son village (3e dimanche, Jn 4,5-42). L’aveugle né recouvre la vue au
contact de Jésus, il découvre, dans un regard intérieur, qui est Jésus et il en témoigne devant
les autres (4e dimanche, Jn 9, 1-41). À la résurrection de Lazare, Jésus manifeste sa puissance
sur la mort et entraîne la foi des assistants (5e dimanche, Jn 11,1-45). Chacune de ces
personnes, grâce à Jésus, a vécu une conversion intérieure. On pourrait résumer cela avec le
pape saint Paul VI dans son exhortation apostolique sur l’annonce de l’évangile, Evangelii
nuntiandi : « Comme noyau et centre de sa Bonne Nouvelle, le Christ annonce le salut, ce
grand don de Dieu qui est libération de tout ce qui opprime l’homme mais qui est surtout
libération du péché et du Malin, dans la joie de connaître Dieu et d’être connu de lui, de le
voir, d’être livré à lui » (EN, 9). Le règne de Dieu et le salut, « chacun les conquiert
moyennant un total renversement intérieur que l’Évangile désigne sous le nom de “metanoïa”,
une conversion radicale, un changement profond du regard et du cœur » (EN,10). Comme dit
Jésus : « Convertissez-vous, car le royaume des Cieux est tout proche » (Mt 4, 17). Ainsi, par
exemple, en milieu hospitalier, l’évangélisation consistera à permettre au malade de vivre une
conversion intérieure en acceptant sa situation avec foi et espérance, tout en vivant le
sentiment de l’injustice de la souffrance.

En matière d’évangélisation, la conversion s’impose aussi, car nous pouvons être nous-
mêmes des obstacles à l’annonce de l’évangile. Par des attitudes anti-évangéliques, par des
abus de pouvoir et des abus de tout genre, nous discréditons l’évangile. Il nous vient aussi la
tentation de rétrécir sous différents prétextes le champ d’action missionnaire ou de nous
laisser impressionner par les résistances du cœur de l’homme au message de la foi et de
l’amour (EN, 50). La conversion s’impose aussi parce que nous vivons une situation d’Église
fragilisée par rapport à des situations antérieures ; nous rassemblons moins de monde
qu’auparavant. Cela ne signifie pas qu’il faille se décourager ; il faut plutôt considérer que
nous constituons des minorités créatives, comme disait le pape Benoit XVI6.

par Jean-Pierre DELVILLE, Fidélité, 2013, p. 5-18.
6 Henri DERROITTE, Travail autour de la transmission de la foi dans le diocèse de Liège, p. 2.



3

1. Jésus, premier évangélisateur

Jésus lui-même a dit : « Je dois annoncer la Bonne Nouvelle du Royaume de Dieu (Lc 4,
43) » (EN, 6). À la synagogue de Nazareth, il précise : « L’Esprit du Seigneur est sur moi,
parce qu’il m’a consacré par l’onction. Il m’a envoyé porter la Bonne Nouvelle aux pauvres »
(Lc 4, 18). Les gens réagissent en disant : « Voilà un enseignement nouveau, donné avec
autorité ! » (Mc 1, 27), ou encore : « Jamais homme n’a parlé comme cet homme ! » (Jn 7,
46). En effet Jésus se révèle par ses paroles et ses œuvres, en particulier ses guérisons.

Mais il ne reste pas seul dans cette mission ; il dit à ses disciples : « Allez, proclamez la
Bonne Nouvelle » (Mc 16,15). C’est ainsi que l’Église primitive suit ses traces, à commencer
par l’apôtre Paul qui disait : « Pour moi, évangéliser ce n’est pas un titre de gloire, c’est une
obligation. Malheur à moi si je n’évangélise pas ! » (1 Co 9, 16) (EN, 14). Jésus en effet avait
dit à ses apôtres : « Allez donc, de toutes les nations faites des disciples » (Mt 28, 19). Jésus et
les premiers disciples nous précèdent dans la démarche d’évangélisation.

2. Qu’est-ce qu’évangéliser ?

L’annonce aux personnes et l’évangélisation des cultures

En quoi consiste la démarche d’évangélisation ? Fondamentalement, il s’agit de la
communication de l’évangile, de personne à personne, par la prédication, la catéchèse, le
baptême et d’autres sacrements (EN, 17). C’est porter la Bonne Nouvelle dans tous les
milieux et rendre neuve l’humanité elle-même (EN, 18). Dès lors, on glisse d’une
évangélisation des personnes à l’évangélisation des cultures : « il importe d’évangéliser la
culture et les cultures de l’homme, partant toujours de la personne et revenant toujours aux
rapports des personnes entre elles et avec Dieu » (EN, 20).

Le pape insiste sur l’évangélisation des cultures : « La construction du Royaume ne peut
pas ne pas emprunter des éléments de la culture et des cultures humaines. La rupture entre
Évangile et culture est sans doute le drame de notre époque, comme ce fut aussi celui d’autres
époques. Aussi faut-il faire tous les efforts en vue d’une généreuse évangélisation de la
culture, plus exactement des cultures ». Le pape Jean-Paul II développera beaucoup cette
notion de culture, en parlant des « aires culturelles ou des aréopages modernes ».

Pour nous aujourd’hui, c’est un grand défi : il s’agit d’avoir un impact sur la culture, à
commencer par notre milieu de vie proche, pour déboucher sur les structures sociales aux
niveaux national et mondial. Cela comporte une indignation contre les injustices ou les
pesanteurs. Mais cela se manifeste aussi dans l’ouverture des églises et l’accueil des visiteurs.



4

Le témoignage silencieux et l’annonce explicite

En contraste avec cela, le pape insiste ensuite sur le témoignage : « L’évangile doit être
proclamé d’abord par un témoignage. Par ce témoignage sans paroles, les chrétiens font
monter, dans le cœur de ceux qui les voient vivre, des questions irrésistibles » (EN, 21). Dans
un contexte de maladie et de souffrance, un témoignage du cœur de la foi se vit effectivement,
même si une transmission explicite est difficile.

Par un nouveau contraste, le pape souligne la nécessité d’une annonce explicite : « Le
plus beau témoignage se révélera à la longue impuissant s’il n’est pas éclairé, justifié,
explicité par une annonce claire, sans équivoque, du Seigneur Jésus » (EN, 22). Certes, le
cœur de la foi doit être traduit dans un langage actuel. La communication de l’évangile
importe et doit tenir compte des formes de langage des destinataires. Il s’agit de permettre de
rencontrer Jésus-Christ par un éveil progressif à la foi.

L’adhésion du cœur et l’adhésion à l’Église

Puis le pape ouvre une nouvelle porte : « L’annonce n’acquiert toute sa dimension que
lorsqu’elle est entendue, accueillie, assimilée et lorsqu’elle fait surgir dans celui qui l’a ainsi
reçue une adhésion du cœur » (EN, 23). Cependant l’adhésion du cœur se double d’une
adhésion à la communauté : « Une telle adhésion se révèle concrètement par une entrée
palpable, visible, dans une communauté de fidèles ». Cela se traduit par une « adhésion à
l’Église » et un « accueil des sacrements ». Le pape insiste à la fois sur l’adhésion personnelle
au Christ et sur l’importance de la communauté dans la démarche de foi. Pour évangéliser, on
ne doit donc pas rester en chambre, mais impliquer les communautés. Cette approche est faite
de contrastes, et donc d’équilibre. Elle débouche sur une transformation intérieure.

3. Quel est le contenu de l’évangélisation ?

Le contenu doctrinal : le salut

Le contenu premier de l’évangélisation est trinitaire : « évangéliser est tout d’abord
témoigner, de façon simple et directe, du Dieu révélé par Jésus-Christ, dans l’Esprit Saint »
(EN, 26). L’évangélisation contient une claire proclamation que, « en Jésus-Christ, le Fils de
Dieu fait homme, mort et ressuscité, le salut est offert à tout homme, comme don de grâce et
miséricorde de Dieu » (EN, 27). Le pape Léon le précise : « Être chrétien n’est pas avant tout
un ensemble de pratiques ou d’idées : c’est une vie en union avec le Christ, dans laquelle nous
sommes rendus participants de la relation filiale qu’Il vit avec le Père dans l’Esprit Saint7 ».
Jésus annonce le royaume de Dieu et fait découvrir Dieu comme un père. C’est le cœur de la
transmission de la foi. C’est pourquoi on peut dire, à la suite de Valérie Le Chevalier : « Ce
qui crée une transmission, c’est le sens d’être fils, comme dans la parabole du fils prodigue8 ».
Le salut s’accomplit dans une communion avec le seul Absolu, celui de Dieu.

7 LÉON XIV, Un dans le Christ, unis dans la mission. Message pour la 100e Journée mondiale des
missions (18 octobre 2026), 1.
8 Valérie LE CHEVALIER, Ces fidèles qui ne pratiquent pas assez. Préface de Christoph THEOBALD,
Paris, 2018, p. 89.



5

Cette foi est un chemin et une tradition. Comme dit le psaume 24 : « Seigneur,
enseigne-moi tes voies, fais-moi connaître ta route. Les voies du Seigneur sont amour et vérité
pour qui veille à son alliance et à ses lois » (Ps 24,4.10). Les premiers chrétiens étaient
appelés les gens du chemin, « des hommes et des femmes qui suivaient le Chemin du
Seigneur » (Actes 9,2 ; 18,25 ; 24,22). Sur ce chemin, l’homme est appelé à chercher Dieu :
« Mon cœur m'a redit ta parole : ‘Cherchez ma face’. C'est ta face, Seigneur, que je cherche :
ne me cache pas ta face » (Ps 26,8-9). Selon Jésus, il s’agit de chercher le royaume de Dieu et
sa justice (Mt 6,33). Le pape Jean-Paul II insiste beaucoup sur cette notion du royaume de
Dieu : « Le Royaume concerne les personnes humaines, la société, le monde entier. Travailler
pour le Royaume signifie reconnaître et favoriser le dynamisme divin qui est présent dans
l'histoire humaine et la transforme »9.

Parallèlement, Dieu cherche l’homme, en particulier celui qui est perdu : « le Fils de
l’homme est venu chercher et sauver ce qui était perdu » (Lc 19,10). « L’évangélisation
contient donc aussi la prédication de l’espérance ». Celle-ci débouche sur une dimension
ecclésiale : « La totalité de l’évangélisation, au-delà de la prédication d’un message, consiste
à implanter l’Église, laquelle n’existe pas sans cette respiration qu’est la vie sacramentelle
culminant dans l’Eucharistie » (EN, 28).

Le contenu social : la libération

Cependant « l’évangélisation ne serait pas complète si elle ne tenait pas compte des
rapports concrets et permanents qui existent entre l’évangile et la vie, personnelle et sociale,
de l’homme. C’est pourquoi l’évangélisation comporte un message explicite, adapté aux
diverses situations, constamment actualisé, sur les droits et les devoirs de toute personne
humaine, un message particulièrement vigoureux de nos jours sur la libération » (EN, 29). La
dimension sociale de la libération est alors évoquée par le pape, en lien avec les témoignages
des évêques : « De nombreux évêques de tous les continents, surtout les évêques du Tiers-
Monde, s’exprimaient avec un accent pastoral où vibrait la voix de millions de fils de l’Église
qui forment ces peuples, peuples engagés, avec toute leur énergie, dans l’effort et le combat
de dépassement de tout ce qui les condamne à rester en marge de la vie : famines, maladies
chroniques, analphabétisme, paupérisme, injustices dans les rapports internationaux et
spécialement dans les échanges commerciaux, situations de néo-colonialisme économique et
culturel parfois aussi cruel que l’ancien colonialisme politique. L’Église, ont répété les
évêques, a le devoir d’annoncer la libération de millions d’êtres humains » (EN, 30). Le pape
conclut : « entre évangélisation et promotion humaine — développement, libération — il y a
en effet des liens profonds » (EN, 31). Depuis 1975, la vision de l’homme évolue, concernant
par exemple la vie de couple, la famille, le genre10 ; la vision de la société évolue aussi par la
sensibilité à l’écologie, à la paix, à l’avenir de la planète, aux abus de pouvoir, au capitalisme
sauvage, aux persécutions des chrétiens, à l’indifférence11. Le dialogue est donc important12.

9 JEAN-PAUL II, Redemptoris missio: sur la valeur permanente du précepte missionnaire, Rome, 1990,
15.
10 Cf. Luca CASTIGLIONI, Filles et fils de Dieu. Egalité baptismale et différence sexuelle, Cerf, 2020.
11 Cf. Jan LOFFELD, Wenn nichts fehlt, wo Gott fehlt. Das Christentum vor der religiösen Indifferenz,
Herder, 2024.
12 Jean-Marc AVELINE, Dieu a tant aimé le monde. Petite théologie de la mission, Paris, 2023, p. 57-84.



6

4. Comment évangéliser ?

La question du “comment évangéliser” est très actuelle. Relevons d’abord qu’on ne peut
se limiter à une évangélisation à sens unique. On doit bien tenir compte du destinataire et
considérer la réciprocité dans l’évangélisation : quand je transmets l’évangile, je reçois autant
que je donne.

La première démarche est le témoignage : « Le témoignage d’une vie authentiquement
chrétienne est le premier moyen d’évangélisation. L’homme contemporain écoute plus
volontiers les témoins que les maîtres » (EN, 41).

Ensuite, vient la prédication : « Car la foi naît de la prédication et la prédication se fait
par la parole du Christ (Rm 10, 14.17) », écrit saint Paul. Dans le cadre de la liturgie de la
parole, « l’homélie un instrument valable et très adapté d’évangélisation » (EN, 43). Même si
l’homélie n’est jamais évidente, elle manifeste la démarche d’une parole qui se donne et d’une
écoute qui développe la vie chrétienne.

De plus, « une voie à ne pas négliger dans l’évangélisation est celle de l’enseignement
catéchétique. L’intelligence, surtout celle des enfants et des adolescents, a besoin d’apprendre,
moyennant un enseignement religieux systématique, les données fondamentales, le contenu
vivant de la vérité que Dieu a voulu nous transmettre » (EN, 44). On voit ici le rôle des cours
de religion et celui de la pastorale scolaire à côté de la catéchèse en unité pastorale. On
soulignera aussi le rôle de la théologie, dans sa mission d’exprimer la foi dans les contextes
culturels toujours nouveaux.

Aujourd’hui, plus que jamais, l’utilisation des moyens de communication sociale, des
réseaux sociaux et du numérique est fondamentale pour l’évangélisation, YouTube en
particulier, mais aussi Facebook, Instagram et d’autres. Pour notre diocèse, soulignons le rôle
de RCF et du Service de communication, ainsi que toutes les initiatives de communication des
UP. Au niveau national, rappelons le rôle de Cathobel et de Dimanche. Cependant l’usage des
moyens de communication sociale pour l’évangélisation présente un défi : c’est que le
message évangélique devrait, à travers eux, arriver à des foules d’hommes, mais avec la
capacité de percer la conscience de chacun, de se déposer dans le cœur de chacun (EN, 45).

Cela ne dispense pas du contact personnel : la transmission, de personne à personne,
reste valide et importante. L’évangélisation doit atteindre la vie : la vie naturelle à laquelle
elle donne un sens nouveau, grâce aux perspectives évangéliques qu’elle lui ouvre ; et la vie
surnaturelle, qui n’est pas la négation, mais la purification et l’élévation de la vie naturelle
(EN, 47). La communication de l’évangile suppose une capacité de réactivité, de sens de la
surprise et de créativité. Dans ce cadre se situent nos engagements professionnels : dans la
qualité chrétienne de notre engagement professionnel et social, l’évangile rayonne autour de
nous. Il en va de même pour la vie familiale : même si la transmission de la foi n’est pas
évidente dans les familles, celles-ci constituent néanmoins un terreau fondamental
d’évangélisation.

La vie chrétienne, dans sa dimension surnaturelle, trouve son expression vivante dans
les sacrements. « L’évangélisation déploie toute sa richesse lorsqu’elle réalise la liaison la
plus intime entre la parole et les sacrements » (EN, 47). Le sacrement est source de prière
personnelle et communautaire. Il est un vecteur immédiat de l’évangélisation. Il procure des
lieux de rencontre et de prière, d’échange et de dialogue, par exemple à l’occasion des deuils
et des préparations de funérailles.



7

Ceci débouche sur une évangélisation par la piété populaire : « Aussi bien dans les
régions où l’Église est implantée depuis des siècles, que là où elle est en voie d’implantation,
on trouve chez le peuple des expressions particulières de la recherche de Dieu et de la foi »
(EN, 48). « Regardées longtemps comme moins pures, quelquefois dédaignées, ces
expressions font aujourd’hui un peu partout l’objet d’une redécouverte ». La religiosité
populaire « traduit une soif de Dieu que seuls les simples et les pauvres peuvent connaître ».
On pourrait parler de nappes phréatiques de la foi, de courants souterrains cachés, de besoins
spirituels cachés, qui peuvent affleurer de nouveau à la surface de la terre13.

Cela manifeste l’importance des mouvements spirituels et des communautés chrétiennes
dans la démarche d’évangélisation : par le témoignage communautaire, elles transmettent
aussi le message de l’évangile par l’amitié et la solidarité. À ce niveau il s’agit de faire des
premiers pas et d’aller vers l’autre avec courage.

Mais comment évangéliser les cultures ? Il s’agit sans aucun doute d’influer dans un
sens évangélique sur les valeurs vécues en société, par des associations culturelles et sociales
d’inspiration chrétienne. En ce sens, nos engagements dans des asbl diverses constituent un
apport précieux pour l’évangélisation de la culture. C’est sans doute souvent à recommencer :
il faut à la fois présenter un professionnalisme dans nos engagements et une motivation
chrétienne explicite ou implicite pour étayer nos initiatives culturelles et sociales. Ainsi dans
les Pouvoirs organisateurs des écoles, on contribue à la dimension d’évangélisation, en
interpellant les directions à ce sujet. Dans le même sens nos engagements pour les pauvres de
ce monde et pour la justice sociale sont précieux et se manifestent, par exemple, par Entraide
et Fraternité, Caritas et bien d’autres services. Le pape François insiste à ce propos sur
l’intégration sociale des pauvres14. Notre engagement envers la culture nous invite à
redécouvrir et valoriser notre patrimoine religieux artistique, architectural, sculptural, musical,
littéraire et liturgique. En effet, à travers la qualité des œuvres d’art que nous lègue le passé et
que nous offre le présent, nous découvrons des voies d’accès à la foi et à la spiritualité. Il
s’agit donc de cultiver la beauté et la créativité. De même, une culture de la vie et un évangile
de la vie, tel que développés par saint Jean-Paul II, interpellent nos sociétés dans un sens
évangélique.

On le voit, cette approche des moyens de l’évangélisation établit un balancement entre
des voies d’évangélisation privées (le témoignage, le contact personnel, la prière, la famille)
et d’autres, publiques (la prédication, la catéchèse, la liturgie, la piété populaire, les
mouvements et les associations), avec un accent particulier sur ce dernier point.

13 Henri DERROITTE, Travail autour de la transmission de la foi dans le diocèse de Liège, p. 3.
14 FRANÇOIS, Evangelii gaudium, 185.



8

5. À qui est destinée l’évangélisation ?

Le pape Paul VI explique qu’il a ressenti dans le synode « un appel à ne pas
emprisonner l’annonce évangélique en la limitant à un secteur de l’humanité, ou à une classe
d’hommes ou à un seul type de culture » (EN, 50).

Ceux qui ne connaissent pas Jésus-Christ

D’abord, il s’agit de « révéler Jésus-Christ et son évangile à ceux qui ne les connaissent
pas » (EN, 51). C’est la première annonce. Celle-ci s’avère toujours plus nécessaire, à cause
des situations de déchristianisation fréquentes de nos jours (EN, 52). Elle est nécessaire « pour
des gens simples ayant une certaine foi mais connaissant mal les fondements de cette foi, pour
des intellectuels qui sentent le besoin de connaître Jésus-Christ sous une lumière autre que
l’enseignement reçu dans leur enfance ». C’est ce que nous découvrons aujourd’hui par la
venue de catéchumènes dans nos Églises et par la présence de nouveaux venus, souvent des
jeunes. Les jeunes demandent des repères de foi. Dans les communautés religieuses, la
demande identitaire est plus forte qu’autrefois.

Les fidèles d’autres religions

L’évangélisation « s’adresse aussi à d’immenses portions d’humanité qui pratiquent des
religions non chrétiennes que l’Église respecte et estime, car elles sont l’expression vivante de
l’âme de vastes groupes humains » (EN, 53). Elles sont une « préparation évangélique ».
Cependant, « ni le respect et l’estime envers ces religions, ni la complexité des questions
soulevées ne sont pour l’Église une invitation à taire devant les non chrétiens l’annonce de
Jésus-Christ ». Le pape ajoute : « Nous croyons que toute l’humanité peut trouver, dans une
plénitude insoupçonnable, tout ce qu’elle cherche à tâtons au sujet de Dieu, de l’homme et de
son destin, de la vie et de la mort, de la vérité » (EN, 53). Le dialogue interreligieux s’articule
sur le témoignage dans la recherche de la vérité. C’est ce qu’a promu le pape Jean-Paul II
dans la prière des religions pour la paix, à Assise en 1986.

Les incroyants

Dans nos sociétés, la sécularisation croissante engendre aussi l’incroyance. Celle-ci peut
être basée sur une conception rationaliste du monde ou sur une vision morale indépendante de
tout principe. « Il s’agit d’une conception du monde d’après laquelle ce dernier s’explique par
lui-même sans qu’il soit besoin de recourir à Dieu, Dieu devenu ainsi superflu et
encombrant » (EN, 55). Le témoignage, le raisonnement philosophique, la culture de la vie et
le dialogue permettent de rapprocher les points de vue, de faire fondre les résistances et de
faire bouger les lignes. Dans un monde menacé par la violence et les dérèglements de toute
sorte, le climat ambiant est devenu anxiogène et peut pousser vers la foi, vécue comme une
alternative et une source d’espérance fiable.



9

Les fidèles eux-mêmes

L’évangélisation s’adresse aussi à chacun de nous, car elle n’est jamais acquise ni
parfaite. Tant les évangélisés que les évangélisateurs restent des pécheurs et peuvent
provoquer des résistances à l’évangélisation. Il faut donc pratiquer aussi une auto-
évangélisation (EN, 56). Au 13e siècle, considéré comme la période d’apogée de la société
chrétienne, saint François d’Assise se lance sur les routes pour proclamer l’évangile. Il
popularise la crèche de Noël, comme moyen d’évangélisation : notons qu’il s’agit d’abord
d’une crèche vivante, où les personnages évangéliques sont joués par les gens des villages ;
l’évangélisation passe donc par une implication des fidèles et une pédagogie active. De même
quand saint Vincent de Paul invente les « missions » dans les villes et les villages, il prend
cette initiative dans une société qui vivait le sommet de la Contre-Réforme catholique, au 17e
siècle, mais qu’il considérait comme peu évangélisée en profondeur. Une autre sphère de
fidèles est celle des non pratiquants, « baptisés qui, dans une large mesure, n’ont pas renié
formellement leur baptême mais sont entièrement en marge de lui, n’en vivent pas » (EN, 56).
Comme l’écrit S. Paul VI, « l’Église ne se sent pas dispensée d’une attention infatigable
également envers ceux qui ont reçu la foi et qui, souvent depuis des générations, sont en
contact avec l’évangile » (EN, 54). En témoignent ceux qui sont des « recommençants » dans
notre Église. Ainsi, malgré les résistances dues à de nombreuses raisons, l’évangile trouve son
chemin au cœur des hommes, quelle que soit leur situation.

6. Qui évangélise ?

Toute l’Église

L’Église toute entière est missionnaire (EN, 59). Cela entraîne que l’évangélisation est
un acte ecclésial et pas seulement individuel. Cela nous apprend aussi qu’ « aucun
évangélisateur n’est le maître absolu de son action évangélisatrice » (EN, 60). Cette
évangélisation se fait dans le cadre de l’Église universelle, mais à partir des Églises
particulières (EN, 61-62). Cela permet de transposer le message évangélique « dans le langage
que ces hommes comprennent, puis de l’annoncer dans ce langage » (EN, 63). Cela nécessite
une unité, qui n’est pas facile à acquérir, d’après le pape Léon15 : « Dans de nombreuses
situations, nous assistons à des conflits, des polarisations, des incompréhensions, une
méfiance réciproque. Lorsque cela se produit également dans nos communautés, leur
témoignage en est affaibli ». Pour sortir des conflits, il faut une Église « en sortie », selon le
mot célèbre du pape François, c’est-à-dire une Église qui sort de ses préoccupations internes
pour se tourner vers les périphéries du monde et se mettre au service de la mission et de
l’humanité16. Il faut une Église accueillante, spécialement vis-à-vis des nouveaux venus. C’est
pourquoi la Conférence épiscopale a donné comme thème pour la démarche synodale : « Une
Église accueillante : que nous apprennent les nouveaux venus dans l'Église ? En quoi nous
surprennent-ils ? »

15 LÉON XIV, Un dans le Christ, unis dans la mission. Message pour la 100e Journée mondiale des
missions (18 octobre 2026), 3.
16 FRANÇOIS, Evangelii gaudium, 20-24.



10

Du pape aux religieux

Dans cette perspective, le rôle du pape est important : « Le Successeur de Pierre est
ainsi, par la volonté du Christ, chargé du ministère prééminent d’enseigner la vérité révélée »
(EN, 67). Les évêques et les prêtres sont responsables à un titre spécial de l’évangélisation
(EN, 68) ; les prêtres, par leur formation, leur consécration, leur contacts pastoraux, sont en
première ligne de l’évangélisation sur le terrain. Les religieuses et les religieux, aussi :
« Grâce à leur consécration religieuse, ils sont par excellence volontaires et libres pour tout
quitter et aller annoncer l’Évangile jusqu’aux confins du monde. Ils sont entreprenants, et leur
apostolat est marqué souvent par une originalité, un génie qui forcent l’admiration » (EN, 69).

Les laïcs

Quant aux laïcs, « le champ propre de leur activité évangélisatrice, c’est le monde vaste
et compliqué de la politique, du social, de l’économie, mais également de la culture, des
sciences et des arts, de la vie internationale, des mass media ainsi que certaines autres réalités
ouvertes à l’évangélisation comme sont l’amour, la famille, l’éducation des enfants et des
adolescents, le travail professionnel, la souffrance » (EN, 70). La famille est donc importante
dans l’évangélisation : « Au sein d’une famille consciente de cette mission, tous les membres
de la famille évangélisent et sont évangélisés » (EN, 71). Une attention spéciale est accordée
aux jeunes : « Il faut par ailleurs que les jeunes, bien formés dans la foi et la prière,
deviennent toujours davantage les apôtres de la jeunesse » (EN, 72). Parfois « des
annonciateurs de la Parole de Dieu sont privés de leurs droits, persécutés, menacés, éliminés
pour le seul fait de prêcher Jésus-Christ et son évangile » : la persécution existe de nos jours
et notre pays accueille des réfugiés, victimes de ces menaces.

L’évangélisation se fait aussi en communauté, grâce à des minorités créatives, qu’on
constate dans de nouveaux mouvements spirituels. Ou grâce à des personnes qui se lèvent et
apparaissent à l’improviste, avec un charisme inattendu. Elle se fait grâce aux communautés
paroissiales, aux Unités pastorales, aux pôles pastoraux et aux sanctuaires.

Les ministères laïcs

Le pape attire aussi l’attention sur les ministères laïcs institués : « l’Église reconnaît la
place de ministères non ordonnés, mais qui sont aptes à assurer un service spécial de l’Église.
Un regard sur les origines de l’Église est très éclairant et fait bénéficier d’une antique
expérience en matière de ministères, expérience d’autant plus valable qu’elle a permis à
l’Église de se consolider, de croître et de s’étendre. De tels ministères, — par exemple ceux
de catéchètes, d’animateurs de la prière et du chant, des chrétiens voués au service de la
Parole de Dieu ou à l’assistance des frères dans le besoin, ceux enfin des chefs de petites
communautés, des responsables de mouvements apostoliques ou autres responsables —, sont
précieux pour l’implantation, la vie et la croissance de l’Église et pour sa capacité d’irradier
autour d’elle et vers ceux qui sont au loin. Nous souhaitons vivement que, dans chaque Église
particulière, les évêques veillent à la formation adéquate de tous les ministres de la Parole »
(EN, 73). C’est un élément que nous soulignons spécialement dans notre diocèse depuis
l’ouverture des ministères laïcs aux femmes.



11

7. L’Esprit de l’évangélisation

L’évangélisation est animée par l’Esprit Saint. Ce n’est pas seulement notre œuvre ou le
résultat de notre organisation. C’est ce qui s’est passé au jour de la Pentecôte : « Les Apôtres
partent vers tous les horizons du monde pour commencer la grande œuvre d’évangélisation de
l’Église. C’est grâce à l’appui du Saint-Esprit que l’Église s’accroît ». Le pape souligne le rôle
de l’amour dans l’annonce de l’évangile : « L’œuvre de l’évangélisation suppose, dans
l’évangélisateur, un amour fraternel toujours grandissant envers ceux qu’il évangélise » (EN,
79). Le Directoire sur la catéchèse17 insiste sur la mutualité et la réciprocité dans la démarche
d’évangélisation. Celle-ci nécessite un espace de dialogue, dans le cadre de la variété des
personnes rencontrées et de la fragmentation de nos sociétés. Il s’agit de tabler sur
l’accompagnement des évangélisateurs, dans une démarche synodale. Il s’agit tout autant
d’accompagner les nouveaux venus dans ce qu’on appelle les « transitions de vie », c’est-à-
dire les nouvelles étapes de la vie.

Il est important de se confier à Dieu par la conversation dans l’esprit : on fait un tour de
table en s’exprimant à tour de rôle, puis on réagit dans un deuxième tour de table ; enfin on
recherche à formuler des convergences dans un troisième tour plus informel. L’Esprit Saint
parle aussi à travers la variété des approches. L’œcuménisme valorise la dimension
missionnaire de la foi, en unissant les différentes confessions dans leur convergence, au-delà
de leurs différences. L’unité dans l’Église est une base de la mission, comme nous le rappelle
le pape Léon XIV pour le mois de la mission : « L’évangélisation se réalise lorsque les
communautés locales collaborent entre elles et lorsque les différences culturelles, spirituelles
et liturgiques s’expriment pleinement et harmonieusement dans la même foi18 ».

Conclusion
En conclusion, que ce carême soit pour nous tous une conversion à l’évangélisation.

Ouvrons notre cœur au message de Jésus, suivons son chemin, à la recherche du Royaume de
Dieu, en nous adonnant à la prière. Soyons ses témoins dans notre quotidien, par nos actes et
par nos paroles. Vivons sobrement et pratiquons le jeûne pour maîtriser nos pulsions et les
orienter vers l’amour. Écoutons sa parole et partageons-la dans des conversations spirituelles.
Faisons le premier pas vers ceux qui en ont besoin, et pratiquons la charité dans la solidarité
avec les pauvres. Vivons en Église dans une démarche d’amitié communautaire.
Accompagnons le Christ dans sa passion lors de la semaine sainte.

Dans cette ligne, je rappelle à chacun le dispositif de carême : le jeûne, mercredi des
cendres (18 février) et vendredi saint (3 avril) ; la confession des péchés graves et la
communion aux alentours de Pâques le 5 avril.

Ainsi nous pourrons fêter la résurrection du Christ à Pâques dans la joie. Devenons ses
témoins comme les disciples à la Pentecôte. De cette manière, nous vivrons un chemin pascal
dans le sens de la communication de l’évangile et la transmission de la foi dans le Christ,
ressuscité et vivant, aujourd’hui et pour toujours.

17 CONSEIL PONTIFICAL POUR LA NOUVELLE ÉVANGÉLISATION, Directoire pour la catéchèse, Rome,
2020.
18 LÉON XIV, Un dans le Christ, unis dans la mission. Message pour la 100e Journée mondiale des
missions (18 octobre 2026), 3.


